
Dossier pédagogique
L’Art de perdre

Comment faire ressurgir un pays du silence?

D’après le roman d’Alice Zeniter
Adaptation et mise en scène Sabrina Kouroughli

SOMMAIRE

PASSEZ EN MODE «DIAPORAMA» POUR PROFITER 
PLEINEMENT DE CE DOSSIER INTERACTIF

Cliquez sur ce bouton en bas de votre fenêtre PowerPoint



 
 
 

D’après le roman
d’Alice Zeniter

Adaptation et mise en scène
Sabrina Kouroughli

Chorégraphie
Mélody Depretz

Collaboration artistique
Gaétan Vassart

Dramaturgie
Marion Stoufflet

Lumière 
Franck Thévenon

Son
Christophe Séchet

Regard exterieur
Magaly Godenaire

 

Avec

Fatima Aibout

Sabrina Kouroughli

Issam Rachyq-Ahrad

Production : Compagnie La Ronde de Nuit
Coproduction : Théâtre Gérard Philipe, centre dramatique 
national de Saint-Denis 
Avec l’aide au projet du ministère de la Culture (DRAC Ile-
de-France) et de la Spedidam.
Avec le soutien du CENQUATRE-PARIS et du Carreau du 
Temple, Paris.



Présentation

Sabrina Kouroughli

Contexte historique

L’adaptation du livre au 
plateau

Dans la cadre d’une utilisation strictement 
pédagogique, le texte complet est disponible sur 
demande

Héloïse Rousse, responsable des relations avec les 
publics au Théâtre Gérard Philipe – CDN de Saint-
Denis - h.rousse@theategerardphilipe.com

Alice ZeniterNote d’intention

La compagnie  La 
Ronde Nuit

Résumé de l’histoire

La (ré-)écriture

Les personnages Le choix du décors

Thèmes principaux

Temporalités et lieux

Le contexte colonial La guerre d’Algérie

Les différents acteurs de 
la Guerre d’Algerie

Les Harkis Le sort des Harkis après la 
guerre

mailto:h.rousse@theategerardphilipe.com
mailto:h.rousse@theategerardphilipe.com
mailto:h.rousse@theategerardphilipe.com
mailto:h.rousse@theategerardphilipe.com
mailto:h.rousse@theategerardphilipe.com


Sabrina Kouroughli Présentation
Après une formation de danse classique et contemporaine au Conservatoire, 
Sabrina Kouroughli est diplomée du Conservatoire national supérieur d’art 
dramatique en 2004.

2005 – elle travaille sous la direction de Joêl Jouanneau et obtient la 
nomination de Révélation meilleure comédienne aux Molières pour le 
spectacle J’étais dans ma maison et j’attendais que la pluie vienne

2012 – elle écrit Retour en loge, texte dramatique qui recoit les 
Encouragements du Centre National du Théâtre

2014 – Sabrina Kouroughli et Gaëtan Vassart fondent la Compagnie La Ronde 
de Nuit. Ils proposent une trilogie autour des grandes héroïnes de la littérature 
en quête d'émancipation et de liberté.

2015 – Sabrina Kouroughli joue dans Anna Karénine – Les bals où on s’amuse 
n’existent plus pour moi d’après Léon TolstoÏ sous la direction de Gaëtan 
Vassart au Théâtre de la Tempête et en tournée 

2018 – Sabrina Kouroughli joue dans Mademoiselle Julie à la Comédie de 
Picardie à Amiens, en coproduction avec la Scène nationale d’Albi

2019 – Sabrina Kouroughli met en scène avec Gaëtan Vassart Bérénice de 
Racine à la Manufacture des Oeillets, Théatre des Quartiers d’Ivry et le CDN du 
Val-de-Marne 
Ils sont aussi présélectionnés à la direction du CDN du Quai d’Angers, aux côtés 
de Thomas Jolly, Roland Auzet et Renaud Herbin 

2022 – Sabrina Kouroughli met en scène L’Art de perdre, adaptation du roman 
d’Alice Zeniter au 11-Avignon, avec le soutien du TGP-CDN de Saint-Denis. Le 
spectacle rencontre un succès public et critique. 

Photo de la représentation d’Anna Karénine © Diego Governatori

© DR

SOMMAIRELa compagnie de la 
Ronde de Nuit



SOMMAIRE

La compagnie La Ronde de Nuit

Sabrina Kouroughli et Gaëtan Vassart se rencontrent sur les bancs du 
CNSAD en 2001, et créent ensemble en 2014 la Compagnie « La Ronde de 
Nuit ». 
Ils défendent avec la compagnie La Ronde de Nuit, l’idée d’un théâtre de 
service public. Entre classiques revisités et écriture contemporaine, 
spectacles adultes ou jeunes publics, mêlant parfois musique et danse, ils 
pensent et mettent en scène leurs créations en binôme. 

Sabrina Kouroughli et Gaëtan Vassart développent un travail théâtral ayant 
pour thématique l’exil, l’aspiration à une vie meilleure et l’émancipation 
au travers de figures féminines marquantes.oyage. Nous aimons vivre ces 
voyages ; à nous maintenant de les susciter.

En parallèle de leurs créations, les actions artistiques sont un axe majeur du
développement de la Compagnie La Ronde de Nuit. Ils assurent depuis 2016 un grand 
nombre d’options et de projets avec les Lycées sur le territoire.; à nous maintenant de 
les susciter.

«Parlez-nous de l’exil» 
Paroles des élèves du Lycée Charles de Foucuald, Paris XVIIIe, 

2021

Note d’intention



Note d’intention

« J’ai rencontré Alice Zeniter au Collège de France, où elle assistait le metteur en scène Jacques Nichet avec qui je travaillais 
en tant que comédienne (…) 
L'art de perdre débute comme un conte et se transforme en saga historique. La narratrice, Naïma, 30 ans, petite-fille de 
harki, part à la recherche de ses origines et entreprend un voyage en Algérie sur la trace de ses ancêtres. C'est une quête de 
réconciliation avec la mémoire de sa famille. 
Alors que nous fêtons en 2022 l'anniversaire des 60 ans de l'Indépendance de la Guerre d'Algérie, comment comprendre cet 
évènement et l’immigration qui a suivi ? Comment faire entendre la tragédie de ces sacrifiés de l’Histoire ? 
Des milliers d’hommes, de femmes et d'enfants quittent l’Algérie à l’été 62. 
L’art de perdre pose la question de la transmission. Les personnages représentent trois générations : celle de nos grands-
parents, de nos parents et la nôtre. 

Avec Alice Zeniter, nous nous sommes rendus compte que nous avions un autre point commun: sa grand-mère kabyle et la 
mienne sont analphabètes, parlent à peine français, tandis que nous, les « petites-filles », sommes le fruit de l’école de la 
République. Avec la dramaturge Marion Stoufflet, nous avons compris que le coeur de notre spectacle se raconterait à 
travers la relation intime de Naïma et sa grand-mère. Naïma va briser la loi du silence d’une génération qui avait choisi, 
malgré elle, de ne pas nommer l’innommable. 
"Au-delà de la guerre d’Algérie, c’est avant tout un roman sur l’exil" selon Alice Zeniter. L'autrice s'est lancée dans cette 
entreprise au moment où elle a réalisé le parallèle avec la situation actuelle des migrants. Parler de cette histoire, c’est 
parler d’un voyage qui ne finit jamais et dont il est impossible de déterminer l’arrivée. Car l’exil entraîne dans son sillage 
les générations suivantes. 
Cette adaptation du roman au théâtre nous paraît essentielle pour comprendre aujourd'hui comment chaque jour, des 
personnes sont obligées de quitter leur maison, souvent brutalement. Fuir un conflit ou la misère, échapper à des 
persécutions, désir d’un avenir meilleur, autant de déracinés qui fuient la Syrie, l’Afghanistan, l'Érythrée, ou l’Ukraine. »

Extrait de la note d’intention de Sabrina 
Kouroughli

SOMMAIRERésumé de l’Art de Perdre



Résumé de l’Art de Perdre
L’Art de perdre est, avant de devenir une pièce de théâtre, un livre paru en 2017, 
récompensé par de nombreux prix lors de sa sortie. Dans cette saga historique, la 
narratrice, Naïma, 30 ans, travaille dans une galerie d’art à Paris quand les attentats de 
Novembre 2015 résonnent comme un électrochoc : la voici renvoyée à ses origines, sa peau 
mate, ses cheveux bouclés, au silence de son père et à la honte de son grand-père harki. 
Elle part alors à la recherche de ses origines et entreprend un voyage en Algérie sur les 
traces de ses ancêtres. Par sa voix, le livre suit le destin d’une famille kabyle sur trois 
générations, des années 1940 à nos jours.
La romancière fait entendre à travers la découverte de son histoire familiale, la tragédie de 
ces sacrifiés de l’Histoire que furent les harkis.

Ces milliers d’hommes, de femmes et d’enfants qui ont fui leur pays et ont atterri en France 
dans le camp de Rivesaltes. À travers cette quête de réconciliation avec la mémoire 
familiale, elle pose la question de la transmission : que veut dire transmettre un pays, une 
culture, une langue, une histoire faite de silences ? 

Comme Alice Zeniter, la metteuse en scène et comédienne Sabrina Kouroughli a une grand-
mère kabyle et analphabète et un grand-père harki. L’adaptation du roman est centrée sur 
l’histoire intime et familiale du personnage de Naïma, qu’elle interprète. Dans l’espace 
d’une cuisine dont le décor n’a pas bougé depuis les années 1970, Naïma enquête sur ses 
racines. Pour reconstituer le puzzle de l’histoire familiale, elle interroge sa grand-mère et 
convoque le fantôme de son grand-père Ali, porteur de la mémoire du passé. Non sans 
humour, les anecdotes familiales se succèdent et permettront à Naïma de rompre les 
chaînes du silence et de se sentir apaisée. Au-delà de la question de l’héritage de la guerre 
d’Algérie, L’Art de perdre est le portrait d’une jeune femme d’aujourd’hui qui fait écho à 
tous les exils et à tous les déchirements.

. Nous aimons vivre ces voyages ; à nous maintenant de les susciter.

« – Papa ! J’ai décidé d’y aller. En Algérie.

– Est-ce que je peux te l’interdire ?
Ce que je voudrais, c’est qu’il m’aide.

– Non, mais tu ne m’as jamais rien dit
de l’Algérie !

– Qu’est-ce que tu veux que je te dise ?
J’ai vu Alger pour la première fois en
m’enfuyant du pays. Alors tu veux que
je te raconte quoi ? La couleur des
murs de ma chambre à coucher ? Je ne
connais rien de l’Algérie. »

Extrait du texte de l’Art de Perdre

SOMMAIREAlice Zeniter



Alice Zeniter
Alice Zeniter publie son premier roman, Deux moins un égal zéro aux Editions du Petit 
Véhicule en 2003, à l’âge de 16 ans. 

De 2006 à 2011, elle poursuit ses études à l'École normale supérieure de la rue d’Ulm, 
simultanément à la publication de son deuxième roman, Jusque dans nos bras, chez 
Albin Michel en 2010. Parallèlement, elle partage son savoir en enseignant le français 
pendant plusieurs années en Hongrie et s'investit en tant qu'assistante-stagiaire à la 
mise en scène au sein de la compagnie théâtrale Krétakör, dirigée par le metteur en 
scène Arpad Schilling. 

Son engagement artistique se poursuit avec des collaborations dans différentes 
productions de la compagnie théâtrale Pandora, ainsi qu'en tant que dramaturge pour 
la compagnie Kobal’t en 2013. À partir de 2013, elle assume des fonctions 
d'enseignement à l’université Sorbonne Nouvelle. La même année, elle fonde sa propre 
compagnie, L'Entente cordiale, et réalise plusieurs mises en scène, notamment des 
spectacles destinés au jeune public et des lectures musicales de ses propres écrits. 

En 2017, elle rencontre un succès retentissant avec la publication de son roman "L'Art 
de perdre", qui se distingue par la vente de plus de 443 000 exemplaires et la réception 
de multiples distinctions littéraires, dont le prestigieux Prix Goncourt des lycéens. 

L'année suivante, en 2018, Alice Zeniter, en collaboration avec l'actrice Chloé Chevalier, 
donne vie à une lecture originale intitulée "Tessons de femmes". À travers un montage 
de textes divers, elles explorent la place de la femme et la pensée féministe dans la 
littérature.

En 2020, Alice Zeniter rejoint la Comédie de Valence pour la saison 2020 en tant 
qu’artiste associée. A cette occasion elle crée son premier seul en scène qu’elle publie 
par la suite en 2021, sous la forme d’un petit essai intitulé Je suis une fille sans histoire. 
Elle y developpe ses réflexions sur le pouvoir du récit et cherche à déconstruire le 
modèle du héros ainsi qu’à dévoiler la manière dont on façonne les grands récits depuis 
l’Antiquité.

« J’ai découvert le roman 
d’Alice Zeniter lorsqu’il m’a 
été offert par mon frère. Il 
me l’a conseillé par rapport à 
notre histoire. Quand je l’ai lu 
ça m’a complétement 
renversé, par rapport à ma 
famille... »

© Romain Guédé

Sabrina Kouroughli

SOMMAIRE



Le contexte colonial

Contexte historique

La conquête française de l’Algérie en quelques dates clés

Avant 1830, l’Algérie est un territoire de l’Empire ottoman. 

A partir de 1830, la France, qui possède déjà des colonies depuis le XVIe siècle, se lance dans une grande 
conquête impérialiste. Au début du siècle suivant, elle contrôle 1/10e de la surface de la terre.

De plus, en 1827, une crise diplomatique franco-algérienne explose au sujet d’une dette française impayée.

Les troupes françaises débarquent à Siddi-Ferruch le 14 juin 1830. Entre 1830 et 1847 , l’armée française 
conquiert une partie du territoire algérien. Cette conquête est marquée par la résistance à l’ouest de l’émir 
Abd El-Kader, qui finit par se rendre le 23 décembre 1847.

Le 12 novembre 1848, l’Algérie est officiellement proclamée « territoire français ».

Les réalités de la colonisation

Dès le début des années 1850, les insurrections contre le pouvoir colonial sont réprimées dans le sang. 

La famine ravage l’Algérie entre 1866 et 1868.

En 1871, près de 500 000 hectares de terres sont confisqués et attribués aux colons.

En juin 1881 Jules Ferry, président du Conseil français, fait adopter le code de l’indigénat, qui instaure un 
régime juridique spécial pour les Algériens de confession musulmane. 

La loi du 26 juin 1889 accorde la nationalité française à tous les descendants d’Européens non français 
présents en Algérie, mais pas aux « indigènes musulmans » (la population autochtone).

Ferhat Abbas, intellectuel et militant, présente en mai 1943 le Manifeste du peuple algérien, qui 
revendique l’égalité totale entre musulmans et Européens d’Algérie. Le texte est rejeté par le 
gouvernement français.

Le 7 mars 1944, de Gaulle signe une ordonnance qui supprime le code de l’indigénat et accorde la 
citoyenneté française à 65 000 Algériens.

Le Massacre de Sétif

Le 8 mai 1945, à l’occasion des célébrations de la 
victoire des Alliés contre l’Allemagne, une 
manifestation de nationalistes algériens a lieu à Sétif, 
dans le département de Constantine. 

Cette manifestation est autorisée sous plusieurs 
conditions : elle ne doit pas être "politique", et on ne 
doit voir aucun drapeau à part ceux de la France et 
de ses alliés. Pourtant, un jeune homme brandit le 
drapeau algérien. Les manifestations tournent à 
l’émeute entre policiers et manifestants et plus 
largement entre autochtones et colons. Le 
mouvement atteint ensuite les villages alentours, 
notamment Guelma et Kherrata. L'armée intervient 
et la répression dure jusqu'au mois de juillet. On 
compte plusieurs dizaines de milliers de musulmans 
et une centaine d’Européens tués.

La reddition d'Abd el-Kader, le 23 décembre 1847, Régis Augustin.

SOMMAIRELa guerre d’Algérie



La guerre d’Algérie

En avril 1954, un groupe d’indépendantistes 
déterminés à entrer dans la lutte armée crée le Comité 
révolutionnaire pour l’unité et l’action (CRUA). Le 1er 
novembre 1954, le CRUA devient le Front de libération 
nationale (FLN) et commet plusieurs dizaines 
d'attentats, dont certains meurtriers. C'est 
la « Toussaint rouge ». C’est le début de la guerre 
d’indépendance algérienne. 

Le 16 mars 1956, l’Assemblée nationale française 
accorde les pouvoirs spéciaux au gouvernement de Guy 
Mollet. A la fin de l’année, on compte plus d’un demi-
million de soldats français en Algérie.

Entre janvier et octobre 1957, la 10e division 
parachutiste de l'Armée française et les 
indépendantistes algériens du FLN s’opposent lors de la 
Bataille d’Alger. L’armée française utilise la torture.

Le 13 mai 1958, l’armée prend le pouvoir en Algérie et 
crée le Comité de salut public, dirigé par le général 
Massu.

Le 1er juin 1958, à Paris, le général de Gaulle est investi 
comme président du Conseil (premier ministre). 

Le 19 septembre 1958, le Gouvernement provisoire de 
la République algérienne (GPRA) est formé, avec à sa 
tête Ferhat Abbas.

De Gaulle propose la « paix des braves » aux insurgés 
algériens en octobre 1958. 

Le 16 septembre 1959, De Gaulle reconnaît le droit à 
l’autodétermination des Algériens par la voie du 
référendum.

Le 24 janvier 1960, des colons dirigés par Pierre 
Lagaillarde appellent au soulèvement des Européens au 
nom de l’Algérie française. Ils se rendent le 1er février. 
C’est la « Semaine des barricades ». 

Le 8 janvier 1961, le référendum sur la politique 
d’autodétermination voit un large succès du « oui », en 
France comme en Algérie.

En février 1961, des activistes européens constituent 
l’Organisation armée secrète (OAS), organisation 
terroriste pour le maintien de l’Algérie française. Le 22 
avril 1961, les anciens généraux de l’armée française 
Salan, Challe, Jouhaud et Zeller tentent de prendre le 
pouvoir. C’est le « putsch des généraux ».

Le 18 mars 1962, les accords d'Évian donnent 
l'indépendance à l'Algérie.
L'indépendance est proclamée le 3 juillet 1962.

Un Algérien devant un char de l'armée, 1956. @Eclair mondial/SIPA

La guerre d’Algérie en quelques dates clés

A voir: 
• C’était la guerre d’Algérie, série 

documentaire de Georges-Marc 
Benamou et Benjamin Stora, écrit et 
coréalisé par Mickaël Gamrasni et 
Stéphane Benhamou.

https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-
guerre-d-algerie/#section-about 
• Générations guerres d’Algérie, La 

transmission du traumatisme
Documentaire de Olivier  Lambert

https://www.arte.tv/fr/videos/107489-
003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/ 

SOMMAIRELes différents acteurs de la guerre d’Algérie

https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.france.tv/france-2/c-etait-la-guerre-d-algerie/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/
https://www.arte.tv/fr/videos/107489-003-A/generations-guerres-d-algerie-3-3/


Les soldats du FLN, appelés « Moujahid » ou « 
fellagas » par les français. Le Front de Libération 
Nationale est le mouvement qui s’est revendiqué 
seul porteur de la lutte pour l’Indépendance en 
1954, en ouvrant le feu avec plusieurs attentats 
pendant la « toussaint rouge ». Il élimine l’autre 
parti, père de la pensée de l’Indépendance, appelé 
MNA (Mouvement Nationaliste Algérien) et dirigé 
par Messali Hadj. Celui-ci est considéré comme trop 
pacifiste et trop vieux par le FLN qui choisit la 
violence radicale. Au départ, aucun membre du FLN 
n’avait plus de 26 ou 27 ans. Le FLN recouvre 6 
sections appelées « wilayas », régions algériennes, 
qui étaient chacune dirigées par un leader différent.  

La branche française du FLN. Elle a été très active 
pendant la guerre d’Algérie, 
contribuant au réseau d’information, d’attentats à 
Paris, en libérant des prisonniers, en faisant passer 
des armes. Les liens entre le FLN en France et en 
Algérie ont été importants. Cependant, pendant 
l’indépendance, les membres de la section française 
ont été écartés des postes de pouvoir du 
gouvernement du nouveau régime algérien.

Les Pieds-noirs. C’est par ce terme qu’on désigne les 
Européens qui vivaient en Algérie. La plupart étaient 
d’origine française et avaient rejoint l’Algérie suite à 
la colonisation. La plupart étaient de condition assez 
modeste, commerçants, artisans, ils avaient des 
droits supérieurs aux algériens mais n’étaient pas 
aussi riches qu’on peut l’imaginer. Ce terme 
recouvre aussi souvent les Juifs algériens dits Juifs 
pieds-noirs qui étaient en Algérie bien avant 1830. 
Ces Juifs d’Algérie ont été naturalisés français suite 
au décret Crémieux de 1870, mais beaucoup 
parlaient arabe dans leur langue d’origine.

Les Appelés. Ce sont les soldats envoyés en Algérie 
pour « pacifier » comme on disait à l’époque, se 
battre contre le FLN. Ils sont souvent très jeunes et 
envoyés dans le cadre de leur service militaire. Leur 
présence est au départ de 24 mois. Mais à partir de 
1956, quand les combats s’intensifient, on envoie à 
nouveau des soldats qui étaient rentrés en France, 
prolongeant ainsi leur mobilisation, on les appelle 
alors « les rappelés ». L’envoie de troupes françaises 
est alors massive. Parmi les appelés, quelques rares 
jeunes hommes décident de ne pas se battre et de 
déclarer leur volonté de ne pas se battre : certains 
vont en prison suite à leur refus de servir l’armée, on 
les appelle les « insoumis », d’autres choisissent de 
fuir l’armée une fois engagés, on les appelle les « 
déserteurs ».

 L’OAS. L’Organisation Armée Secrète est une 
organisation clandestine fondée en février 1961 pour 
défendre l’Algérie française. Son action passe par 
tous les moyens (y-compris le terrorisme, des 
attentats en France et en Algérie contre des 
populations algériennes et des figures clés de 
l’indépendance tels que le Général de Gaulle, Jean-
Paul Sartre, André Malraux), elle est fondée par deux 
activistes importants qui sont réfugiés à Madrid, 
Jean-Jacques Susini et Pierre Lagaillarde, et rallie 
aussi des militaires défenseurs de l’Algérie française 
tels que Raoul Salan. Les populations européennes 
s’en rapprochaient parfois, désespérées de devoir 
quitter leurs terres, pour trouver un soutien. L’action 
de l’OAS dure pendant les premières années de 
l’Indépendance, il s’agit de la politique de la « terre 
brûlée », plus rien à perdre, on ne laissera rien de 
l’Algérie.

« Groupe des six », chefs du FLN. Photo prise juste avant la « Toussaint 
rouge »

Les différents acteurs de la guerre d’Algérie

Photo des supplétifs Algériens de l’armée Française appelés « Harkis » 
Appelé akg-images © FM_GACMT_54_001

SOMMAIRELes Harkis



Ce terme regroupe aujourd’hui l’ensemble des supplétifs recrutés par l’armée française dans les campagnes 
algériennes entre 1955 et 1962. 

Pendant la Guerre d’Algérie (ou guerre d’indépendance) la France recruta quatre catégories de supplétifs 
Algériens. D’abord les Groupes mobiles de police rurale (GMPR) à partir de Janvier 1955, 10 000 au total; puis 
quelques mois après environ 20 000 mokhaznis, à disposition des officiers commandant les Sections 
administratives spécialisées (SAS) et enfin à partir de 1956 les prénommés « harkis » et les groupes d’autodéfense 
créés de manière concomitantes. Tandis que les quelques 30 000 hommes appartenant aux groupes d’autodéfense 
étaient des villageois armés par l’administration pour participer à leur propre sécurité, ceux qu’on a nommé à 
l’époque les « harkis » étaient des Algériens, recrutés brièvement pour assister l’armée lors d’opérations qui 
avaient lieu à proximité de chez eux. 
Bien que faiblement armés à l’origine, les «harkis» ont été progressivement équipés d’armes de guerre et leur
nombre n’a cessé de croître pour atteindre environ 60 000 hommes entre 1959 et 1961. Ils ont alors formé le
groupe de supplétif le plus nombreux et le plus opérationnel prêtant main forte aux differentes sections de l’armée
francaise, voire en constitutant parfois des sections entières. Les officiers se servaient aussi des «harkis» pour
obtenir des informations sur les activités nationalistes de leurs secteurs.

Les motivations :
Les raisons pour lesquelles ils rejoignent la France sont très diverses.  Certains sont tentés de le faire pour 
échapper à la misère et toucher une pension, d’autres fuient les massacres et ont peur de sanctions de la France 
car ils ne croient pas à l’Indépendance, d’autres encore sont forcés à rejoindre la France à la suite de violence ou 
de tortures. Enfin, certains le font par conviction, lorsque certains membres de leurs familles ont déjà servi la 
France en 14-18 et en 39-45 parmi les soldats indigènes de l’armée française ou bien par réaction aux exactions 
commises par le Front de libération nationale (FLN). 
Par ailleurs, pour comprendre comment plusieurs dizaines de milliers d’Algériens décidèrent de s’associer au 
maintien de l’ordre colonial, il est nécessaire de compléter ces explications et de les réinscrire dans leur contexte 
socio-économique. La grande majorité des harkis sont des paysans : la prise en compte du contexte social et 
familial apparaît fondamental pour mieux cerner l’enrôlement– qu’ils aient été chefs ou soutiens de famille –, au 
sein d’une société rurale fortement hiérarchisée et paupérisée. L’on s’engage en groupe, en famille ou 
individuellement pour protéger sa vie ou celles des siens, ou pour survivre dans une Algérie ou près d’un quart de 
la population rurale est déplacée à cause de la stratégie militaire appliquée par la France en Algérie.

Les Harkis 

A voir:

Harkis, Le Pays caché, 
documentaire réalisé par 
Luc Gétreau
https://www.youtube.com/
watch?v=tYcrcu7cRZo 

Boussaad Boukeroui raconte 
le sort des Harkis lors de la 
guerre d’Algérie [Vidéo]. 
YouTube. France 3 Nouvelle-
Aquitaine. (2021, 12 mai). 
https://www.youtube.com/
watch?v=WBJDHvo-1xM 

«N’en parlons plus» : avec 
Sarah, sur les traces de son 
grand-père harki pendant la 
guerre d’Algérie [Vidéo]. 
YouTube France 24 (2023, 8 
décembre). 
https://www.youtube.com/
watch?v=FMhZaSoUQCU 

SOMMAIRE

Le sort des Harkis après la 
guerre 

https://www.youtube.com/watch?v=tYcrcu7cRZo
https://www.youtube.com/watch?v=tYcrcu7cRZo
https://www.youtube.com/watch?v=WBJDHvo-1xM
https://www.youtube.com/watch?v=WBJDHvo-1xM
https://www.youtube.com/watch?v=WBJDHvo-1xM
https://www.youtube.com/watch?v=WBJDHvo-1xM
https://www.youtube.com/watch?v=FMhZaSoUQCU
https://www.youtube.com/watch?v=FMhZaSoUQCU


Le sort des Harkis après la guerre

La démobilisation des Harkis:

Au moment de l’accession de l’Algérie à l’indépendance la démobilisation de plus de 40 000
harkis s’est effectué dans le chaos entre désertions, désarmements et exactions. Entre Mars
et Juillet 1962 l’armée francaise a accueilli dans ses camps en Algérie plusieurs milliers d’
«Algériens menacés» (majoritairement d’anciens harkis et leurs familles mais aussi
d’anciens élus, fonctionnaires et autres supplétifs) : accueil qui aboutit au transfert en
métropole d’environ 10 000 Algériens, qualifiés de «Français musulmans», au mois de Juin
1962. Durant cette période, plusieurs ministères ont uni leurs efforts pour restreindre 
l'installation de ces Algériens en métropole. Le gouvernement français de l'époque, arguant 
de la nécessité du contrôle migratoire ainsi que des difficultés potentielles d'intégration en 
métropole, a émis différentes directives visant à limiter la migration des anciens supplétifs.

Les représailles et l’exil:

En Algérie, à partir de 1962, des représailles du FLN débutent à l’encontre d’anciens
supplétifs, mais également d’anciens élus, des fonctionnaires et de leurs familles,
considérés comme des «traitres» et accusés par leurs compatriotes d’avoir participé aux
crimes de l’armée française. C’est à ce moment que le terme «harki» change de sens pour
prendre celui qu’on lui connait aujourd’hui, il désigne alors tout Algérien menacé par le FLN
en raison de son attitude pendant la guerre.

Par la suite, les exactions envers les Harkis se généralisent. Durant les premiers mois de
l’indépendance algérienne plusieurs dizaines de milliers d’Algériens sont tués, depossédés
de leurs biens ou emprisonnés. Les «harkis» tentent alors de fuir l’Algérie en masse :
pourtant, seulement 27 000 d’entre eux seront déplacés par des moyens militaires jusqu’à
la fin de 1963 tandis que 30 000 à 40 000 personnes de plus gagneront la métropoles par
leurs propres moyens. Les autres, abandonnés à leurs sorts, seront, pour un certain
nombre, exécutés avec leurs familles. Le bilan des violences est compliqué à établir
précisement : tandis que des historiens, tels que Benjamin Stora, avancent une estimation
entre 10 000 et 25 000 morts certaines associations de «harkis» soulignent qu’il pourrait y
avoir eu plus de 150 000 personnes assassinées.

Pour aller plus loin:

Harkis, Quand la France abandonne ses enfants. France Inter. 
Drouelle, F., Barreyre, C., Priolet, V., Perez, M., Drouelle, F., 
Nguyen, K., & Mayer, J. (2019, 12 novembre). 
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-
sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-
6683000 

«La mémoire des Harkis»  témoignage  des conditions 
dans lesquels les harkis ont été abandonnés par 

l’armée francaise en 1962

SOMMAIRE

Le sort des Harkis après 
la guerre : l’arrivée en 

France

https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/affaires-sensibles/harkis-quand-la-france-abandonne-ses-enfants-6683000


L’arrivée en France : 
Ceux qui arrivent en France sont regroupés dans des camps de transit et 
d'hébergement, où ils séjournent jusqu'en 1964, voire jusqu'en 1968 pour certains. Dès 
juin 1962, plus de dix mille personnes, comprenant des harkis et leurs familles, sont 
installées dans des camps militaires. Les rapatriements reprennent en septembre 1962, 
alors que les représailles connaissent une forte augmentation. De plus, la France doit 
également faire face au retour massif des pieds-noirs sur une courte période, accordant 
la priorité à ce groupe. Cependant, les distinctions entre les termes "Français de souche 
européenne" et "Français de souche nord-africaine" persistent, reproduisant les 
schémas de l'ordre colonial dans la manière dont l'État français les prend en charge. 

En 1968, la France compte 85 000 supplétifs rapatriés ainsi que leurs familles.

Les structures d’accueil sont souvent isolées géographiquement et sont régies par un 
règlement intérieur qui impose, dans certains lieux, de lourdes restrictions aux libertés 
individuelles. Les conditions de vie sont très précaires, l’enfermement et le manque de 
socialisation des Harkis vivant dans ces structures d’accueil entraînent des difficultés 
psychologiques, des actes de violences liés au traumatisme de la guerre, au 
déracinement, à l’alcoolisme et à une ségrégation scolaire des enfants.

Le camps de Rivesaltes est l’épicentre des structures d’accueil avec près de 22 000 
personnes qui y transitent entre Septembre 1962 et le 31 décembre 1964, date de 
fermeture.

Témoignage de Mohamed Zarouri sur son 
arrivée au Camp de Rivesaltes, Mémorial du 

Camp de Rivesalte

Camp de St Maurice-L'Ardoise - Source, deltas-
collines.orgA voir et écouter:

Les premières années des Harkis en France. France Inter. Lebrun, J. (2018, 24 septembre). 
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-
harkis-en-france-6765172  
Selection de vidéos de l’INA qui présentent des témoignages sur les conditions de vie des Harkis et de 
leurs familles
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina 

Famille de Harkis arrivant au camp de Rivesaltes 
Auteur inconnu / AFP

Le sort des Harkis après la guerre

SOMMAIREL’installation en France sur le 
long terme

https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/la-marche-de-l-histoire/les-premieres-annees-des-harkis-en-france-6765172
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina
https://harkis.gouv.fr/centre-de-ressources/sources-videographiques/sources-videographiques-de-lina


L’installation en France sur le long terme : entre discriminations et reconaissance tardive

Par la suite les Harkis sont progressivement reclassés dans toute la France, en particulier dans les mines, la sidérurgie 
et les industries du nord et de l’est de la France ou sur les chantiers forestiers de l’Office national des forets du sud de 
la France. Là encore ils sont regroupés dans des logements spécifiques, souvent des cités HLM. Lors de l’indépendance 
de l’Algérie, les Harkis et leurs familles ont perdu la nationalité française. Pour la récupérer, seuls les Harkis, leurs 
épouses et leurs enfants installés en France, peuvent entamer une démarche recognitive de nationalité devant un 
tribunal. Formelle et symbolique, cette démarche, bien qu'elle aboutisse systématiquement à l’octroi de la nationalité 
française, est jugée injuste par les Harkis. Elle cristallise ainsi leur sentiment d’abandon et d’humiliation et constitue 
l’un des fondements de leurs revendications. 

Ces sentiments sont renforcés par l’exclusion sociale à laquelle les Harkis sont exposés et dont les motifs sont divers :
- Les discriminations liées à leurs origines algériennes ;
- Le contexte de la décolonisation et des années qui suivent la guerre d’Algérie ;
- L’âge des Harkis et de leurs épouses, qui n’ont plus la possibilité de recevoir une instruction 
leur permettant d’apprendre la langue française et de bénéficier de formations intellectuelles ou professionnelles. Ils 
forment aujourd’hui une population vieillissante, les veuves de Harkis étant particulièrement vulnérables du fait de 
leur situation économique. 

Quant aux enfants de Harkis, ils ont des parcours personnels souvent marqués par des retards scolaires et 
professionnels importants. La scolarisation des enfants résidant en structure d’hébergement a été précaire et a 
manqué de continuité en raison des transferts réguliers d’une structure à une autre. Les enfants de Harkis ont donc 
eu un accès réduit aux études supérieures : 40% des enfants de Harkis ne sont pas diplômés et ont quitté le système 
scolaire avant l’obtention de leur baccalauréat. Toutefois, un certain nombre d’enfants de Harkis connaissent des 
parcours scolaires et professionnels réussis qui témoignent d’une ascension socio-économique certaine.
Les enfants de Harkis sont également, dès les années 1970, les acteurs d'affirmations et de revendications 
mémorielles des Harkis et de leur famille, nourries par la forte volonté de s’intégrer et de s’émanciper des structures 
d’accueil.
Cependant, en 1975, dans les camps de Bias et de Saint-Maurice-L’Ardoise, des enfants de Harkis se révoltent contre 
leurs conditions de vie. Ces révoltes entrainent la fermeture des camps à la fin de cette même année.
Face aux revendications qui se sont poursuivies, les différents gouvernements ont successivement mis en place un 
certain nombre de dispositifs afin d’améliorer leurs conditions de vie. Il faudra attendre Fevrier 2022 pour qu’une loi 
sois promulguée « portant reconnaissance de la Nation envers les harkis et réparation des préjudices subis 
par ceux-ci et leurs famille du fait de l’indignité de leurs conditions d’accueil et de vie dans certaines 
structures sur le territoires français. » 

Le sort des Harkis après la guerre

A voir
« N’en parlons plus » : avec Sarah, 
sur les traces de son grand-père 
Harki pendant la guerre d’Algérie 
[Vidéo]. FRANCE 24. (2023, 8 
décembre). YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v
=FMhZaSoUQCU 

SOMMAIRE

Pour aller plus loin

https://www.youtube.com/watch?v=FMhZaSoUQCU
https://www.youtube.com/watch?v=FMhZaSoUQCU


Les personnages 

Sabrina Kouroughli interprète 
Naïma, la petite fille

Fatima Aibout interprète 
Yema, la grand-mère

Issam Rachyq Ahrad interprète 
Ali, le grand-père

« Nous avons choisi de nous concentrer le plus possible autour des scènes 
de la cellule familiale, la deuxième et la troisième partie du roman. La 
partie intime du roman et non la partie historique. Ce qui permet de ne 
pas prendre en charge uniquement la grande Histoire mais aussi la petite : 
celle d’une famille. »

Sabrina Kouroughli

SOMMAIREL’adaptation : du livre au plateau



«Dans mon adaptation j’ai 
axé le propos autour de la 
figure de la grand mère, qui 
parle très peu dans le livre. Je 
la fait un peu plus parler, sans 
pour autant trahir le roman.
Dans le roman Naïma est 
confrontée au silence de son 
père, elle saute donc une 
génération et se tourne vers 
ses grands parents. Elle est 
obligée de faire ce travail 
parce que le père ne parle 
pas. »

L’adaptation : du livre au plateau

La ré-écriture et les thèmes principaux

« Je n’ai pas rajouté de mots par rapport au texte du livre. J’ai 
simplement fait un travail de ré-écriture. 
J’ai pris le texte original du roman et j’ai fait du montage et du 
collage en ayant un point de vue et une porte d’entrée en tête
mais sans dénaturer le roman.»

La transmission intergenerationelle 
La question de la transmission 
intergenerationelle est l’un des thèmes 
centraux de la pièce. Qu’est ce que nous 
transmettent nos grand-parents, nos 
familles ? Qu’est ce que ça veut dire 
d’appartenir à un pays, à une langue, à 
une culture? Comment ça se transmet?

Tandis que le livre se déroule sur trois 
générations, Sabrina Kouroughli fait ici le 
choix de se concentrer sur Naïma et ses 
grand-parents, plutot que sur le père de 
celle-ci. 

Sabrina 
Kouroughli

«Avant de créer ce spectacle, j’ai mené beaucoup 
d’ateliers autour du roman avec des lycéens et leur ai 
demandé d’enqueter sur leurs histoires familiales 
auprès de leurs parents et grands parents. Quand j’ai 
fait ces vidéos avec les jeunes au sujet de l’exil j’ai 
remarqué que souvent les parents ne parlent pas,  les 
réponses qu’ils ont obtenu proviennent de la 
génération du dessus, de leurs grand-parents. C’est le 
travail avec ces jeunes qui m’a amené à l’idée de faire 
un saut de génération et de me concentrer sur les 

grands-parents.»

© DR

©

«Pour moi l’Algérie a toujours été là quelque part. 
Mon prénom, ma peau brune, mes cheveux noirs, les 
dimanches chez toi Yema. Si quelqu’un me dit que ce 
dont je parle n’est en rien l’Algérie je reconnaitrais 
peut-être que oui c’est vrai (...) 
Personne ne m’a transmis l’Algérie. Qu’est ce que vous 
croyez ? Qu’un pays, ça passe dans le sang? Que j’avais 
la langue kabyle enfouie quelque part dans mes 
chromosomes et qu’elle se réveillerait quand je 
toucherais le sol? Ce qu’on ne transmet pas, ça se 
perd, c’est tout. Je viens de là-bas mais ce n’est pas 
chez moi.»

Extrait du texte de l’Art de Perdre, Alice Zeniter, adapté 
par Sabrina Kouroughli

Sabrina Kouroughli

SOMMAIRE Les thèmes principaux : l’exil



L’exil 

Dans le spectacle Sabrina Kouroughli explore aussi la notion d’exil et 
toutes les blessures qu’il entraine. 
Qu’est ce que cela signifie d’etre arraché à un pays? Une ville? Un 
village? Comment est-ce qu’on se construit en réaction à cet exil ? Et 
comment peut-on s’affranchir et s’émanciper de notre histoire 
familiale, en comprenant mieux celui-ci? 

En s’interessant à l’exil de sa famille Naïma cherche à faire «ressurgir 
un pays du silence», et ainsi à mettre le doigt sur ce qu’on perd 
lorsqu’on est contraint à quitter définitivement son pays mais aussi 
comment cela a forgé son identité à elle. 
Ce pays, c’est l’Algérie, dont sont originaires ses grands-parents et son 
père, mais qu’elle connait finalement très peu. L’exil est ici rendu 
d’autant plus douloureux par le silence qui entoure celui-ci tandis que 
l’Algérie devient – étant donné le contexte historique complexe– un 
sujet tabou pour sa famille. 

«Ce n’est pas seulement un roman sur la Guerre d’Algerie, ça 
parle de tous les exils . Normalement on doit se reconnaître dans 
ce spectacle même si on n’est pas algérien et harki, le but n’etait 
pas de parler de cette periode là mais plutôt de parler de la 
famille, de comment on parle de nos cultures, nos déplacements, 
d’ou on vient, et comment la génération de Naïma se se débat 
avec ça. »

« Parler de cette histoire, c’est parler d’un voyage qui 
ne se finit jamais et dont il est impossible de 
déterminer l’arrivée. Car l’exil entraine dans son 
sillage les générations suivantes. »

Sabrina Kouroughli

« NAIMA On peut venir d’un pays sans lui 
appartenir. Il y a des choses qui se perdent… on peut 
perdre un pays. (...)

FATIMA-
J’ai perdu deux villes, de jolies villes. Et, plus vastes, 
des royaumes que j’avais, deux rivières, tout un pays.
Ils me manquent, ce n’est pas un désastre »

Extrait du texte de l’Art de Perdre, Alice Zeniter, adapté par 
Sabrina Kouroughli

Sabrina Kouroughli

La ré-écriture et les thèmes principaux

«Parlez-nous 
de l’exil» 
Paroles 

d’adolescents 
issues d’un 

atelier mené 
au Théatre 

Gérard Philipe 
à Saint-Denis  

SOMMAIRETemporalités et lieux



Temporalités et lieux «La cuisine est arrivée en discutant avec Alice Zeniter, 
qui m’a dit que sa grand-mère vit toujours dans la 
même cuisine Fornica des années 70 en Normandie, 
ça m’a rapellé ma grand mère. Les cuisines n’ont pas 
bougé elles se sont figées dans le temps, comme la 
grand-mère qui porte toujours la même robe 
d’interieur, toujours le même fichu. Le lieu de la 
cuisine, c’est le lieu de l’endroit où l’on peut 
échanger autour d’un plat, on peut facilement se 
confier, se disputer... C’est un lieu propice à la 
circulation de la parole. Vus que Yema au centre de la 
pièce, la cuisine est apparue comme son univers, son 
endroit à elle.»

La pièce se déroule en grande 
partie dans la cuisine de Yema, la 
grand mère de Naïma .

Sabrina Kouroughli

Il y a plusieurs temporalités qui se superposent : la première 
est celle de Naïma et Yema, qui est celle d’aujourd’hui. 
En parallèle, quand Ali intervient, il y a un flashback et on se 
retrouve avec son récit en 1962 sur le bateau sur lequel il 
quitte Alger. 
Tout au long de la pièce, Naïma reste dans le temps présent, 
mais fait revivre, à travers son enquête sur sa famille, des 
scènes du passé entre ses grands-parents.

SOMMAIRELes éléments du décor



Les éléments du décor

Un olivier
L’olivier est posé en 

référence au grand-père 
ayant fait fortune dans 

l’huile d’olive. Cet arbre est 
aussi un symbole de vie, de 

résilience, de fertilité et 
d’éternité.

Une valise
Le grand-père est 
assis près de sa 
valise, à coté de 
laquelle il va 
raconter le voyage 
qu’il a du 
entreprendre de 
l’Algérie à la France 
en 1962, direction 
les camps pour les 
harkis. 

La cuisine
Symbolisée par quelques meubles (des chaises 
et une table Fornica) la cuisine rapelle les  
cuisines des années 70, «elle est restée intacte 
comme si l’Histoire s’était arretée, à l’image de 
la famille de Naïma, murée dans le silence et 
isolée dans la solitude de l’arrachement au pays 
natal.»
Sur la table, une assiette de makrouds et un 
verre de thé.

Une pile de livre et de documents 
historiques
Naïma est entourée de livres et documents 
historiques pour mener l’enquête autour de son 
histoire familiale, qu’elle fera resurgir nottament 
en convoquant les fantômes du passé comme 
son grand-père Ali.

La carte de l’Algérie 
Carte qui matérialise la préparation du  

voyage de Naïma là-bas et ses 
recherches sur ce pays pour mieux le 

comprendre.

SOMMAIRE



Pour aller plus loin

Films :

- FAUCON Philipe, Les Harkis, 2022 [film]
- KERCHOUCHE Dalila, Bias, le camp du mépris, France 3 Aquitaine, 2022 [documentaire]
- KHINDRIA Cécile et MORONI Vittorio, N’en parlons plus, 2022 [documentaire]
- LAMBERT Olivier, Générations guerre d’Algérie, Arte, 2022 [documentaire]
- LEWANDOWSKI Rafael, En guerre(s) pour l’Algérie, Arte, 2022 [documentaire]  
- BOUCHAREB Rachid. Hors-la-loi (2010). [film]
- CHAREF Mehdi. Cartouches gauloises (2007). [film]
- HERBIET Laurent. Mon colonel (2006). [film]
- MENTION-SCHAAR Marie-Castille. Les Héritiers (2014). [film]
- FAUCON Philippe. La Trahison (2005). [film]
- JAOUI Laurent. L'Honneur des guerriers (2016) [documentaire]

Ouvrages : 
- KERCHOUCHE Dalida : Mon père ce Harki, 
-    BESCANI-LANCOU Fatima, et MANCERON Gilles Harkis, des soldats oubliés, éditions Perrin, 2017
-    SALMI Meriem, Le Harki de Meriem : Parcours d'un enfant de la guerre d'Algérie, Ramsay, 2014
-    BEGAG Azouz, Le Harki de Saint-Maur, Seuil, 1986
-    KADRI Aïssa. Les Harkis, une mémoire enfouie, Tallandier 2012
-    JORDI Jean-Jacques Harkis, Harka, Soteca, 2017
- RAHMANI Zahia, France récit d’une enfance, 2006 
- AZNI Boussad, Harkis, crime d’Etat, Généalogie d’un abandon,  2002
- KHEMACHE Katia, Harkis, un passé qui ne passe pas, 2018

Autre
- BLANCOU Daniel, Retour à Saint-Laurent Des-Arabes, 2012 [bande déssinée]
- FREY Julien et GRUST Mayalen, Lisa et Mohamed – Une étudiante, un harki, un secret... [bande déssinée]
- Cambreling, C., Beau, T., Blanc, H. L., Dutech-Perez, L., Delacroix, O., & Bretonnier, L. (2022, 23 mars). Quelles traces de la guerre d’Algérie dans la 

jeunesse française ? France Culture. [émission radio]
- HADERER Franck, Génération identités (Ep. 2/5), Sauce Algérienne podcast Spotify 

Musiques:
- Mimoun fils de harki par Michey 3D (2002)
- Harki par Molodoi (1991)


